
1

Message du Pape Léon XIV
pour la 34ème journée mondiale du malade  - 11 février 2026

« La compassion du Samaritain : aimer en portant la douleur de l’autre » 

Chers frères et sœurs,

la 34e Journée Mondiale du Malade sera célébrée solennellement à Chiclayo, au Pérou, le 11 
février 2026. C’est pourquoi j’ai voulu reproposer l’image du bon Samaritain, toujours actuelle 
et nécessaire pour redécouvrir la beauté de la charité et la dimension sociale de la 
compassion, afin d’attirer l’attention sur les nécessiteux et les personnes qui souffrent, comme 
sont les malades.

Nous avons tous entendu et lu ce texte émouvant de saint Luc (cf. Lc 10, 25-37). Un docteur 
de la Loi demande à Jésus qui est le prochain à aimer.  Celui-ci répond en racontant une 
histoire : un homme qui voyageait de Jérusalem à Jéricho fut attaqué par des voleurs et laissé 
pour mort. Un prêtre et un lévite passèrent leur chemin, mais un Samaritain eut pitié de lui, 
banda ses blessures, l’emmena dans une auberge et paya pour qu’on s’occupe de lui. J’ai 
souhaité proposer une réflexion sur ce passage biblique, avec la clé herméneutique de 
l’Encyclique Fratelli tutti de mon cher prédécesseur le Pape François, où la compassion et la 
miséricorde envers les nécessiteux ne se réduisent pas à un simple effort individuel mais se 
mettent en œuvre dans la relation avec le frère nécessiteux, avec ceux dont on ne s’occupe 
pas et, à la base, avec Dieu qui nous donne son amour.

1 - Le don de la rencontre : la joie d’offrir la proximité et la présence.

Nous vivons immergés dans une culture de l’instantanéité, de l’immédiateté, de la 
précipitation, mais aussi du rejet et de l’indifférence qui nous empêche de nous approcher et 
de nous arrêter en chemin pour regarder les besoins et les souffrances autour de nous. La 
parabole raconte que le Samaritain, en voyant le blessé, ne “passa pas outre”, mais porta sur 
lui un regard ouvert et attentif, le regard de Jésus qui le conduisit à une proximité humaine et 
solidaire. Le Samaritain « s’est arrêté, lui a fait le don de la proximité, a personnellement pris 
soin de lui, a également payé de sa poche et s’est occupé de lui. Surtout, […] il lui a donné son 
temps ».[1] Jésus n’enseigne pas qui est le prochain, mais comment devenir le prochain, c’est-
à-dire comment nous rendre proches.[2] À cet égard, nous pouvons affirmer avec saint 
Augustin que le Seigneur n'a pas voulu enseigner qui était le prochain de cet homme, mais de 
qui il devait se faire le prochain. En effet, personne n'est le prochain d'un autre tant qu'il ne s'en 
approche pas volontairement. C'est pourquoi celui qui a fait preuve de miséricorde est devenu 
son prochain.[3]

L’amour n’est pas passif, il va à la rencontre de l’autre ; être prochain ne dépend pas de la 
proximité physique ou sociale, mais de la décision d’aimer. C’est pourquoi le chrétien devient 
le prochain de celui qui souffre, suivant l’exemple du Christ, le véritable Samaritain divin qui 
s’est approché de l’humanité blessée. Il ne s’agit pas de simples gestes de philanthropie, mais 
de signes qui permettent de percevoir que la participation personnelle aux souffrances de 
l’autre implique de se donner soi-même. Cela suppose d’aller au-delà de la satisfaction des 
besoins pour que notre personne fasse partie du don.[4] Cette charité se nourrit 
nécessairement de la rencontre avec le Christ qui s’est donné pour nous par amour. Saint 
François l’expliquait très bien lorsqu’il disait, en parlant de sa rencontre avec les lépreux : «  
Le Seigneur lui-même me conduisit parmi eux »,[5] parce qu’il avait découvert à travers eux la 
douce joie d’aimer.

Le don de la rencontre naît du lien avec Jésus-Christ que nous identifions comme le bon 
Samaritain qui nous a apporté le salut éternel et que nous rendons présent lorsque nous nous 
penchons sur notre frère blessé. Saint Ambroise disait : « Puis donc que nul n’est plus notre 
prochain que Celui qui a guéri nos blessures, aimons-Le comme Seigneur, aimons-Le aussi 
comme proche : car rien n’est si proche que la tête pour les membres. Aimons aussi celui qui 
imite le Christ ; aimons celui qui compatit à l’indigence d’autrui de par l’unité du corps ».[6] Être 



2

un dans l’Un, dans la proximité, dans la présence, dans l’amour reçu et partagé, et jouir ainsi, 
comme saint François, de la douceur de l’avoir trouvé.

2 - La mission partagée dans le soin des malades.

Saint Luc poursuit en disant que le Samaritain “fut ému”. Avoir de la compassion implique une 
émotion profonde qui pousse à l’action. C’est un sentiment qui jaillit de l’intérieur et conduit à 
s’engager envers la souffrance d’autrui. Dans cette parabole, la compassion est la 
caractéristique distinctive de l’amour actif. Elle n’est ni théorique ni sentimentale, elle se traduit 
par des gestes concrets : le Samaritain s’approche, soigne, prend en charge et s’en occupe. 
Mais attention, il ne le fait pas seul, individuellement ; « Le Samaritain a cherché un hôte qui 
pouvait prendre soin de cet homme ; nous aussi, nous sommes invités à nous mobiliser et à 
nous retrouver dans un ‘‘nous’’ qui soit plus fort que la somme de petites individualités ».[7] J’ai 
moi-même constaté, dans mon expérience de missionnaire et d’évêque au Pérou, combien de 
personnes font preuve de miséricorde et de compassion à l’exemple du Samaritain et de 
l’aubergiste. Les proches, les voisins, les professionnels de santé, les agents de la pastorale 
de la santé et tant d’autres qui s’arrêtent, s’approchent, soignent, portent, accompagnent et 
offrent ce qu’ils ont, donnent à la compassion une dimension sociale. Cette expérience, qui 
s’inscrit dans un réseau de relations, dépasse le simple engagement individuel. Ainsi, dans la 
Lettre apostolique Dilexi te, je n’ai pas seulement fait référence aux soins aux malades comme 
une “partie importante” de la mission de l’Église, mais comme une véritable « action ecclésiale 
» (n. 49). Je citais saint Cyprien pour montrer comment nous pouvons vérifier la santé de notre 
société à cette dimension : « Cette épidémie, qui semble si horrible et fatale, met à l’épreuve 
la justice de chaque individu et jauge l’esprit des hommes, vérifiant si les bien-portants se 
mettent au service des infirmes, si les parents s’aiment sincèrement, si les maîtres ont pitié de 
la souffrance de leurs serviteurs, si les médecins n’abandonnent pas les malades qui les 
supplient ».[8]

Être un dans l’Un signifie nous sentir véritablement membres d’un corps dans lequel nous 
portons, selon notre propre vocation, la compassion du Seigneur pour la souffrance de tous 
les hommes. [9] De plus, la douleur qui nous touche n’est pas une douleur étrangère ; c’est la 
douleur d’un membre de notre propre corps auquel notre Tête nous demande de venir en aide 
pour le bien de tous. En ce sens, elle s’identifie à la douleur du Christ et, offerte de manière 
chrétienne, elle accélère l’accomplissement de la prière du Sauveur lui-même pour l’unité de 
tous.[10]

3 - Animés par l’amour de Dieu, pour nous retrouver nous-mêmes et retrouver notre frère.

Dans le double commandement : « Tu aimeras le Seigneur, ton Dieu, de tout ton cœur, de 
toute ton âme, de toute ta force et de tout ton esprit ; et ton prochain comme toi-même » ( Lc 
10, 27), nous pouvons reconnaître la primauté de l’amour de Dieu et sa conséquence directe 
sur la manière d’aimer et d’entrer en relation de l’homme dans toutes ses dimensions. « 
L’amour du prochain est la preuve tangible de l’authenticité de l’amour de Dieu, comme 
l’affirme l’apôtre Jean : “Dieu, personne ne l’a jamais contemplé. Si nous nous aimons les uns 
les autres, Dieu demeure en nous, en nous son amour est accompli. […] Dieu est Amour : celui 
qui demeure dans l’amour demeure en Dieu et Dieu demeure en lui” ( 1 Jn 4, 12.16) ».[11]

Même si l’objet de cet amour est différent : Dieu, le prochain, soi-même, et que nous pouvons 
les comprendre comme des amours distincts, ceux-ci sont toujours inséparables.[12] La 
primauté de l’amour divin implique que l’action de l’homme soit accomplie sans intérêt 
personnel ni récompense, mais comme manifestation d’un amour qui transcende les normes 
rituelles et se traduit par un culte authentique : servir le prochain, c’est aimer Dieu dans la 
pratique. [13]

Cette dimension nous permet également de remettre en cause ce que signifie s’aimer soi-
même, ce qui implique de nous détourner de l’intérêt porté à l’estime de nous-même ou au 
sentiment de notre propre dignité fondés sur des stéréotypes de réussite, de carrière, de 
position ou de lignée,[14] et de retrouver notre vraie position devant Dieu et devant notre frère. 
Benoît XVI disait que « La créature humaine, qui est de nature spirituelle, se réalise dans les 
relations interpersonnelles. Plus elle les vit de manière authentique, plus son identité 



3

personnelle mûrit également. Ce n’est pas en s’isolant que l’homme se valorise lui-même, 
mais en se mettant en relation avec les autres et avec Dieu ».[15]

Chers frères et sœurs, « le véritable remède aux blessures de l’humanité est un mode de vie 
fondé sur l’amour fraternel qui trouve sa source dans l’amour de Dieu ».[16] Je souhaite 
vivement que cette dimension fraternelle, “samaritaine”, inclusive, courageuse, engagée et 
solidaire, qui trouve sa racine la plus intime dans notre union avec Dieu, dans la foi en Jésus-
Christ, ne manque jamais dans notre style de vie chrétien. Enflammés par cet amour divin, 
nous pourrons vraiment nous donner en faveur de tous ceux qui souffrent, en particulier nos 
frères malades, âgés et affligés.

Élevons notre prière à la Bienheureuse Vierge Marie, Santé des Malades. Demandons son 
aide pour tous ceux qui souffrent, qui ont besoin de compassion, d’écoute et de réconfort, et 
implorons son intercession avec cette prière ancienne, qui était récitée en famille pour ceux 
qui vivent dans la maladie et la souffrance :

Douce Mère, ne t’éloigne pas,
ne détourne pas ton regard de moi.
Viens avec moi partout
et ne me laisse jamais seul.
Puisque tu me protèges autant
comme une véritable Mère,
fais que le Père,
le Fils et le Saint-Esprit me bénissent !

Je donne de tout cœur ma Bénédiction apostolique à tous les malades, à leurs familles et à 
ceux qui les assistent, aux travailleurs du secteur de la santé, aux personnes engagées dans 
la pastorale de la santé et tout spécialement à ceux qui participent à cette Journée mondiale 
du Malade.

Du Vatican, le 13 janvier 2026

LÉON PP. XIV

[1] François, Lettre enc. Fratelli tutti, (3 octobre 2020), 63.
[2] Cf. ibid., 80-82.
[3] Cf. S. Augustin, Sermons, 171, 2 ; 179 A, 7.
[4] Cf. Benoît XVI, Lettre enc. Deus Caritas est (25 décembre 2005), 34 ; St Jean-Paul II, Lettre ap. Salvifici doloris (11 février 1984), 28.
[5] S. François d’Assise, Testament 2 : Fonti Francescane, 110.
[6] S. Ambroise, Traité sur l’Évangile de saint Luc VII, 84.
[7] François, Lettre enc. Fratelli tutti (3 octobre 2020), 78.
[8] S. Cyprien, De mortalitate, 16.
[9] Cf. S. Jean-Paul II, Lettre ap. Salvifici doloris (11 février 1984), 24.
[10] Cf. ibid., 31.
[11] Exhort. ap. Dilexi te (4 octobre 2025), 26.
[12] Cf. ibid.
[13] Cf. François, Lettre enc. Fratelli tutti (3 octobre 2020), 79.
[14] Cf. ibid., 101.
[15] Benoît XVI, Lettre enc. Caritas in veritate (29 juin 2009), 53.
[16] François, Message aux participants du 33e Festival international des jeunes (MLADIFEST), Medjugorje, 1-6 août 2022 (16 juillet 2022).


