Message du Pape Léon XIV
pour la 34°™ journée mondiale du malade - 11 février 2026

« La compassion du Samaritain : aimer en portant la douleur de l'autre »

Chers fréres et sceurs,

la 34e Journée Mondiale du Malade sera célébrée solennellement a Chiclayo, au Pérou, le 11
février 2026. C’est pourquoi j'ai voulu reproposer I'image du bon Samaritain, toujours actuelle
et nécessaire pour redécouvrir la beauté de la charité et la dimension sociale de la
compassion, afin d’attirer I'attention sur les nécessiteux et les personnes qui souffrent, comme
sont les malades.

Nous avons tous entendu et lu ce texte émouvant de saint Luc (cf. Lc 10, 25-37). Un docteur
de la Loi demande a Jésus qui est le prochain a aimer. Celui-ci répond en racontant une
histoire : un homme qui voyageait de Jérusalem a Jéricho fut attaqué par des voleurs et laissé
pour mort. Un prétre et un lévite passérent leur chemin, mais un Samaritain eut pitié de lui,
banda ses blessures, 'emmena dans une auberge et paya pour qu’on s’occupe de lui. Jai
souhaité proposer une réflexion sur ce passage biblique, avec la clé herméneutique de
I'Encyclique Fratelli tutti de mon cher prédécesseur le Pape Francois, ou la compassion et la
miséricorde envers les nécessiteux ne se réduisent pas a un simple effort individuel mais se
mettent en ceuvre dans la relation avec le frére nécessiteux, avec ceux dont on ne s’occupe
pas et, a la base, avec Dieu qui nous donne son amour.

1 - Le don de la rencontre : la joie d’offrir la proximité et la présence.

Nous vivons immergés dans une culture de [linstantanéité, de I'immédiateté, de la
précipitation, mais aussi du rejet et de l'indifférence qui nous empéche de nous approcher et
de nous arréter en chemin pour regarder les besoins et les souffrances autour de nous. La
parabole raconte que le Samaritain, en voyant le blessé, ne “passa pas outre”, mais porta sur
lui un regard ouvert et attentif, le regard de Jésus qui le conduisit a une proximité humaine et
solidaire. Le Samaritain « s’est arrété, lui a fait le don de la proximité, a personnellement pris
soin de lui, a également payé de sa poche et s’est occupé de lui. Surtout, [...] il lui a donné son
temps ».l" Jésus n’enseigne pas qui est le prochain, mais comment devenir le prochain, c’est-
a-dire comment nous rendre proches.”? A cet égard, nous pouvons affirmer avec saint
Augustin que le Seigneur n'a pas voulu enseigner qui était le prochain de cet homme, mais de
qui il devait se faire le prochain. En effet, personne n'est le prochain d'un autre tant qu'il ne s'en
approche pas volontairement. C'est pourquoi celui qui a fait preuve de miséricorde est devenu
son prochain.®!

L'amour n’est pas passif, il va a la rencontre de I'autre ; étre prochain ne dépend pas de la
proximité physique ou sociale, mais de la décision d’aimer. C’est pourquoi le chrétien devient
le prochain de celui qui souffre, suivant I'exemple du Christ, le véritable Samaritain divin qui
s’est approché de 'lhumanité blessée. Il ne s’agit pas de simples gestes de philanthropie, mais
de signes qui permettent de percevoir que la participation personnelle aux souffrances de
l'autre implique de se donner soi-méme. Cela suppose d’aller au-dela de la satisfaction des
besoins pour que notre personne fasse partie du don.™ Cette charité se nourrit
nécessairement de la rencontre avec le Christ qui s’est donné pour nous par amour. Saint
Frangois I'expliquait trés bien lorsqu’il disait, en parlant de sa rencontre avec les lépreux : «
Le Seigneur lui-méme me conduisit parmi eux »,® parce qu’il avait découvert a travers eux la
douce joie d’aimer.

Le don de la rencontre nait du lien avec Jésus-Christ que nous identifions comme le bon
Samaritain qui nous a apporté le salut éternel et que nous rendons présent lorsque nous nous
penchons sur notre fréere blessé. Saint Ambroise disait : « Puis donc que nul n’est plus notre
prochain que Celui qui a guéri nos blessures, aimons-Le comme Seigneur, aimons-Le aussi
comme proche : car rien n’est si proche que la téte pour les membres. Aimons aussi celui qui
imite le Christ ; aimons celui qui compatit a I'indigence d’autrui de par I'unité du corps ».1 Etre

1



un dans I'Un, dans la proximité, dans la présence, dans I'amour regu et partagé, et jouir ainsi,
comme saint Francgois, de la douceur de l'avoir trouvé.

2 - La mission partagée dans le soin des malades.

Saint Luc poursuit en disant que le Samaritain “fut ému”. Avoir de la compassion implique une
émotion profonde qui pousse a I'action. C’est un sentiment qui jaillit de l'intérieur et conduit a
s’engager envers la souffrance d’autrui. Dans cette parabole, la compassion est la
caractéristique distinctive de 'amour actif. Elle n’est ni théorique ni sentimentale, elle se traduit
par des gestes concrets : le Samaritain s’approche, soigne, prend en charge et s’en occupe.
Mais attention, il ne le fait pas seul, individuellement ; « Le Samaritain a cherché un héte qui
pouvait prendre soin de cet homme ; nous aussi, nous sommes invités a nous mobiliser et a
nous retrouver dans un “nous” qui soit plus fort que la somme de petites individualités ».1"! Jai
moi-méme constaté, dans mon expérience de missionnaire et d’évéque au Pérou, combien de
personnes font preuve de miséricorde et de compassion a I'exemple du Samaritain et de
l'aubergiste. Les proches, les voisins, les professionnels de santé, les agents de la pastorale
de la santé et tant d’autres qui s’arrétent, s’approchent, soignent, portent, accompagnent et
offrent ce qu’ils ont, donnent a la compassion une dimension sociale. Cette expérience, qui
s’inscrit dans un réseau de relations, dépasse le simple engagement individuel. Ainsi, dans la
Lettre apostolique Dilexi te, je n'ai pas seulement fait référence aux soins aux malades comme
une “partie importante” de la mission de I'Eglise, mais comme une véritable « action ecclésiale
» (n. 49). Je citais saint Cyprien pour montrer comment nous pouvons vérifier la santé de notre
société a cette dimension : « Cette épidémie, qui semble si horrible et fatale, met a I'épreuve
la justice de chaque individu et jauge I'esprit des hommes, vérifiant si les bien-portants se
mettent au service des infirmes, si les parents s’aiment sincérement, si les maitres ont pitié de
la souffrance de leurs serviteurs, si les médecins n’abandonnent pas les malades qui les
supplient ».®

Etre un dans I'Un signifie nous sentir véritablement membres d’'un corps dans lequel nous
portons, selon notre propre vocation, la compassion du Seigneur pour la souffrance de tous
les hommes. © De plus, la douleur qui nous touche n’est pas une douleur étrangeére ; c’est la
douleur d’'un membre de notre propre corps auquel notre Téte nous demande de venir en aide
pour le bien de tous. En ce sens, elle s’identifie a la douleur du Christ et, offerte de maniére
chrétienne, elle accélére 'accomplissement de la priere du Sauveur lui-méme pour l'unité de
tous.l"®

3 - Animés par I'amour de Dieu, pour nous retrouver nous-mémes et retrouver notre frére.

Dans le double commandement : « Tu aimeras le Seigneur, ton Dieu, de tout ton cceur, de
toute ton ame, de toute ta force et de tout ton esprit ; et ton prochain comme toi-méme » ( Lc
10, 27), nous pouvons reconnaitre la primauté de 'amour de Dieu et sa conséquence directe
sur la maniére d’aimer et d’entrer en relation de 'homme dans toutes ses dimensions. «
L'amour du prochain est la preuve tangible de l'authenticité de 'amour de Dieu, comme
I'affirme I'ap6tre Jean : “Dieu, personne ne I'a jamais contemplé. Si nous nous aimons les uns
les autres, Dieu demeure en nous, en nous son amour est accompli. [...] Dieu est Amour : celui
qui demeure dans I'amour demeure en Dieu et Dieu demeure en Iui” ( 1 Jn 4, 12.16) ».l'
Méme si I'objet de cet amour est différent : Dieu, le prochain, soi-méme, et que nous pouvons
les comprendre comme des amours distincts, ceux-ci sont toujours inséparables.l'? La
primauté de I'amour divin implique que l'action de 'homme soit accomplie sans intérét
personnel ni récompense, mais comme manifestation d’'un amour qui transcende les normes
rituelles et se traduit par un culte authentique : servir le prochain, c’est aimer Dieu dans la
pratique. ['3

Cette dimension nous permet également de remettre en cause ce que signifie s’aimer soi-
méme, ce qui implique de nous détourner de l'intérét porté a I'estime de nous-méme ou au
sentiment de notre propre dignité fondés sur des stéréotypes de réussite, de carriére, de
position ou de lignée,[" et de retrouver notre vraie position devant Dieu et devant notre frére.
Benoit XVI disait que « La créature humaine, qui est de nature spirituelle, se réalise dans les
relations interpersonnelles. Plus elle les vit de maniére authentique, plus son identité

2



personnelle marit également. Ce n’est pas en s’isolant que 'lhomme se valorise lui-méme,
mais en se mettant en relation avec les autres et avec Dieu ».["®

Chers fréres et sceurs, « le véritable reméde aux blessures de ’humanité est un mode de vie
fondé sur 'amour fraternel qui trouve sa source dans I'amour de Dieu ».I'8! Je souhaite
vivement que cette dimension fraternelle, “samaritaine”, inclusive, courageuse, engagée et
solidaire, qui trouve sa racine la plus intime dans notre union avec Dieu, dans la foi en Jésus-
Christ, ne manque jamais dans notre style de vie chrétien. Enflammés par cet amour divin,
nous pourrons vraiment nous donner en faveur de tous ceux qui souffrent, en particulier nos
fréeres malades, agés et affligés.

Elevons notre priére a la Bienheureuse Vierge Marie, Santé des Malades. Demandons son
aide pour tous ceux qui souffrent, qui ont besoin de compassion, d’écoute et de réconfort, et
implorons son intercession avec cette priére ancienne, qui était récitée en famille pour ceux
qui vivent dans la maladie et la souffrance :

Douce Mére, ne t’éloigne pas,

ne détourne pas ton regard de moi.
Viens avec moi partout

et ne me laisse jamais seul.

Puisque tu me protéges autant
comme une véritable Mere,

fais que le Pére,

le Fils et le Saint-Esprit me bénissent !

Je donne de tout coeur ma Bénédiction apostolique a tous les malades, a leurs familles et a
ceux qui les assistent, aux travailleurs du secteur de la santé, aux personnes engagées dans
la pastorale de la santé et tout spécialement a ceux qui participent a cette Journée mondiale
du Malade.

Du Vatican, le 13 janvier 2026

LEON PP. XIV

[ Frangois, Lettre enc. Fratelli tutti, (3 octobre 2020), 63.

I Cf. ibid., 80-82.

BI Cf. S. Augustin, Sermons, 171, 2 ; 179A, 7.

# Cf. Benoit XVI, Lettre enc. Deus Caritas est (25 décembre 2005), 34 ; St Jean-Paul Il, Lettre ap. Salvifici doloris (11 février 1984), 28.
Bl S. Frangois d’Assise, Testament 2 : Fonti Francescane, 110.

1 S. Ambroise, Traité sur 'Evangile de saint Luc VII, 84.

[ Frangois, Lettre enc. Fratelli tutti (3 octobre 2020), 78.

B S. Cyprien, De mortalitate, 16.

BICf. S. Jean-Paul Il, Lettre ap. Salvifici doloris (11 février 1984), 24.

U Cf. ibid., 31.

"I Exhort. ap. Dilexi te (4 octobre 2025), 26.

121 Cf, ibid.

131 Cf. Francois, Lettre enc. Fratelli tutti (3 octobre 2020), 79.

141 Cf. ibid., 101.

18 Benoit XVI, Lettre enc. Caritas in veritate (29 juin 2009), 53.

"8l Frangois, Message aux participants du 33e Festival international des jeunes (MLADIFEST), Medjugorje, 1-6 aott 2022 (16 juillet 2022).



